Matgorzata Stochmal

https://orcid.org/0000-0002-8385-2844

Wyzsza Szkofa Ksztatcenia Zawodowego we Wroctawiu, Polska
University College of Professional Education in Wroclaw, Poland
malgorzata.stochmal@wskz.pl
https://doi.org/10.35765/hw.2025.2472.10

Data zgtoszenia: 25.06.2025

Data akceptacji: 12.11.2025

Data publikaciji: 31.12.2025

2025, Vol. 24, No. 72

OPEN ACCESS

O Sciezce ku prawdziwej autonomii podmiotu

w krytyczno-realistycznym nurcie

About the Path to the Real Autonomy of the Subject
within the Critical Realist Tradition

ABSTRACT

RESEARCH OBJECTIVE: The aim of this article is to explore the authority understanding in
a perspective of Roy Bhaskar’s critical realism. In the proposed framework, authority ceases to be
understood in terms of heteronomy or autonomy and emerges as a relational causal mechanism
rooted in the ontological stratification of the human being.

THE RESEARCH PROBLEM AND METHODS: The central research question is: In what way
can authority be conceived as a relational causal mechanism that does not subjugate but enables
self-knowledge and reflexivity? The study is theoretical and analytical in nature, employing the con-
ceptual apparatus of critical realism, including the four planes social being.

THE PROCESS OF ARGUMENTATION: The arguments lead toward an understanding of authority
as an emergent relational mechanism embedded within the ontologically stratified structure of human
existence. Its legitimation arises from the dynamic interplay of four interdependent orders of reality:
the material, the social, the structural, and the personal. When the interrelation among these planes
remains undisturbed, it deepens the understanding of authority as a relation of co-agency.

RESEARCH RESULTS: The analysis shows that authority grounded in external, heteronomous
determinants may inhibit human development and constrain autonomy. Whereas, authority con-
ceived as an emergent relational-causal mechanism restores agency to the subject. In this sense,
relational authority does not dominate but potentializes others, contributing to their self-develop-
ment and cognitive autonomy.

CONCLUSIONS, RECOMMENDATIONS, AND APPLICABLE VALUE OF RESEARCH: Criti-
cal realism does not reject authority, but transforms it into a relational space of co-responsibility. Au-
thority that is authentic and emancipatory can emerge at the level of the transcendental self. Such
an authority takes on a relational form with others, relationship, that enables knowing and under-
standing important and complex issues. Authority, thus, becomes a relational mechanism of eman-
cipation, co-creating a space of shared responsibility and mutual recognition.

— KEYWORDS: AUTONOMY, CRITICAL REALISM, EMERGENCE, TRANSCENDENTAL
SELF, RELATIONALITY

Sugerowane cytowanie: Stochmal, M. (2025). O $ciezce ku prawdziwej auto- 89
nomii podmiotu w krytyczno-realistycznym nurcie. Horyzonty Wychowania, 24(72),
89-98. https://doi.org/10.35765/hw.2025.2472.10



https://orcid.org/0000-0002-8385-2844

%’7%&*&] /fﬂ‘ﬁﬁ/oﬂv&, Matgorzata Stochmal
| / 1

STRESZCZENIE

CEL NAUKOWY: Celem artykutu jest eksploracja rozumienia autorytetu w perspektywie krytycz-
nego realizmu Roya Bhaskara. W proponowanym ujeciu autorytet przestaje by¢ rozumiany w ka-
tegoriach heteronomii czy autonomii, a staje sie emergentnym, relacyjno-przyczynowym mecha-
nizmem zakorzenionym w ontologicznej strukturze bytu ludzkiego.

PROBLEM | METODY BADAWCZE: Punktem wyjscia jest pytanie: W jaki sposob autorytet
moze by¢ pojmowany jako relacyjny mechanizm przyczynowy, ktory nie zniewala, lecz umozliwia
samopoznanie i refleksyjnos¢? Artykut ma charakter teoretyczno-analityczny i wykorzystuje apa-
rature pojeciowa krytycznego realizmu, w tym koncepcje czterech ptaszczyzn bytu spotecznego.

PROCES WYWODU: Rozwazania prowadzg ku autorytetowi jako emergentnemu mechanizmowi
relacyjnemu, zakorzenionemu w ontologicznie ustratyfikowanym bycie cztowieka. Jego legitymi-
zacja wyrasta z czterech wspotzaleznych porzgdkow rzeczywistosci: materialnego, spotecznego,
strukturalnego i osobowego. Jesli wspotdziatanie miedzy tymi porzadkami bedzie niezaktécone,
pogtebia rozumienie autorytetu jako relacji wspotsprawczej (co-agency).

WYNIKIANALIZY NAUKOWEJ: Analiza wskazuje, ze autorytet oparty na zewnetrznych, hetero-
nomicznych determinantach moze hamowac rozwdj cztowieka i ogranicza¢ jego autonomie. Nato-
miast autorytet postrzegany jako emergentny mechanizm relacyjny oddaje sprawstwo podmiotowi.
W tym sensie autorytet relacyjny nie dominuje, lecz potencjalizuje innych, przyczyniajgc sie do ich
samorozwoju i poznawczej autonomii.

WNIOSKI, REKOMENDACJE | APLIKACYJNE ZNACZENIE WPLYWU BADAN: Krytyczny
realizm nie neguje autorytetu, lecz przeksztatca go w relacyjng przestrzen wspoétodpowiedzial-
nosci. Autorytet, ktéry ma charakter autentyczny i emancypacyjny, moze wytonic si¢ na pozio-
mie transcendentalnego ja. Autorytet bedzie przyjmowat forme relacyjng z innymi, relacji, ktéra
umozliwia poznanie i zrozumienie waznych i ztozonych zagadnien. Autorytet staje sie zatem me-
chanizmem relacyjnym emancypacji, wspottworzgc przestrzeh wspotodpowiedzialnosci i wza-
jemnego uznania.

— SLOWA KLUCZOWE: AUTORYTET, AUTONOMIA, KRYTYCZNY REALIZM,
TRANSCENDENTALNE JA, RELACYJNOSC

Wprowadzenie

[...] w prawdziwym tobie nie ma miejsca i nie moze by¢ miejsca na guru, polityka czy jaki-
kolwiek zewnetrzny autorytet. Nie ma autorytetu poza tobg samym. To jest prawdziwa au-
tonomia (Singh i in., 2020, s. 116).

Wspotczesny Swiat cechuje sie znaczng ztozonoscig, ktorej przejawem jest wzrastaja-

ce napiecie wokot kluczowych kwestii wptywajgcych na nasze rozumienie rzeczywisto-
Sci. Wiele kategorii pojeciowych, ktére jeszcze niedawno porzgdkowaty nasza wiedze,

90 Horyzonty Wychowania/Horizons of Education, 2025, Vol. 24, No. 72, 89-98



O Sciezce ku prawdziwej autonomii podmiotu w krytyczno-realistycznym nurcie

stopniowo traci swojg uzytecznos¢. Mimo tej epistemologicznej niepewnosci nie przesta-
jemy poszukiwa¢ odpowiedzi na fundamentalne pytania. Dotyczg one tozsamosci, sensu
istnienia oraz roli cztowieka w Swiecie. Pytanie ,kim jestem?” nie traci na znaczeniu.
Rozwdj nauki opiera sie na zadawaniu wtasnie takich pytan. Jednakze istnieje ryzyko,
ze mogg by¢ one formutowane w sposéb nieadekwatny do wspotczesnych wyzwanh po-
znawczych. Jedng z przyczyn tego stanu rzeczy jest fakt, ze nasze sposoby myslenia
o Swiecie czesto pozostajg zakorzenione w przestarzatych schematach postrzegania
rzeczywistosci. Dlatego niezbedna jest ciggta refleksja nad ,mentalnoscig”", ktéra postu-
gujemy sie w opisie i rozumieniu tego, co nas otacza. Istotne wydajg sie zatozenia, jakie
przyjmujemy, by méc adekwatnie opisywac i rozumie¢ wspotczesne procesy spoteczne.

Postawmy zatem pytanie o charakterze fundamentalnym: W jaki sposob autorytet
moze by¢ rozumiany jako emergentny mechanizm relacyjny mogacy wspiera¢ rozwoj
podmiotowosci w kontekscie edukacyjnym? W zwigzku z tym pytaniem celem artykutu
jest pogtebienie rozumienia autorytetu nie jako zjawiska, ktére nie narzuca zewnetrznych
zasad i utrwala heteronomie, lecz jak pozostaje emergentnym mechanizmem przyczy-
nowym umozliwiajgcym rozwoj podmiotowosci.

Wskazane kwestie wymagajg namystu nad cztowiekiem jako sprawczym ,ja”. W so-
cjologii refleksja nad podmiotem dtugo byta marginalizowana, spychana do psycholo-
gii, gdyz dominowato przekonanie, ze jej obszarem powinny by¢ systemy, struktury czy
kultura. Wraz z rozwojem nurtéw kolektywistycznych i indywidualistycznych socjologia
zaczeta ponownie zwraca¢ uwage na podmiotowos$c, postrzegajgc jg jako immanentng
ceche cztowieka, a nie jedynie funkcje rél spotecznych (Wielecki 2024, s. 307—404).
Socjologia zaczeta postrzegaé podmiotowos$¢ jako immanentng ceche cztowieka, nie
redukujgc jej do funkcji adaptacyjnych czy odtwarzania rol spotecznych.

Dziedzictwo intelektualne Bhaskara cechuje sie duzg ztozonoscia, a zarazem boga-
ctwem; jego mysl, rozwijana na przestrzeni lat, uktada sie w trudng, ale spéjng koncep-
cje filozoficzng dedykowang naukom humanistycznym i $cistym. Wyrdznia sie w niej trzy
gtéwne etapy rozwoju: podstawowy realizm krytyczny (Basic Critical Realism — Stochmal,
2023), dialektyczny realizm krytyczny (Dialectical Critical Realism — Bagley et al., 2016)
oraz filozofie metarzeczywistosci (Philosophy of MetaReality — Bhaskar, 2012). Koncep-
cja krytycznego realizmu stanowi obiecujgcg droge dla nauk spotecznych, tgczac wy-
jasnianie przyczynowe z kontrfaktycznym rozumieniem przyczynowosci (Gorski, 2013).
Margaret S. Archer podkresla, ze nauki spoteczne wiele zawdzieczajg podejsciu wypra-
cowanemu przez Bhaskara (Archer, 2015, s. 16). Sam autor w rozmowie z nig stwierdzit:
,<Jwazam, ze wykonuje prace u podstaw nauk spotecznych i humanistycznych”, majgc
na mysli dostownie ,prace na samym dole” (Wielecki i Smoluk-Stachowska 2024, s. 12).
Pogtebimy wiec rozumienie autorytetu (Marianski, 2015, s. 36—39; Harrell i Thye, 2018;
Furedi, 2013) jako emergentnego mechanizmu przyczynowego, ktéry ujawnia sie na

" Henrik David Bohr, laureat nagrody Nobla z fizyki z 1922 roku, wspominat o starej i nowe;j
mentalnosci, jaka prowadzi naukowcéw w poszukiwaniu prawdy o Swiecie. Warto aktualizowac¢ ten
epistemiczny wymiar, aby postugiwac sie adekwatng do rzeczywisto$ci mentalnoscia.

Horyzonty Wychowania/Horizons of Education, 2025, Vol. 24, No. 72, 89-98 91



%‘7%&‘] /;W‘OMMM&_ Matgorzata Stochmal
| / 1

styku relacji wtadzy w $wiecie spotecznym, statusu wiedzy oraz mozliwosci racjonalne-
go osadu (judgemental rationality) dokonywanego przez refleksyjne podmioty.

Autorytet jako emergentny mechanizm relacyjny: sity jego legitymizaciji
i odniesienie do konstytucji ludzkiej

Autorytet legitymizowany moze by¢ przez wiele sit, od tradycji i instytucji, poprzez uznane
kompetencje, az po moralne zobowigzania i wspolnotowe wartosci, ktére zyskujg moc
obowigzujacg w okreslonych kontekstach spotecznych. W tym ujeciu autorytet staje sie
bytem emergentnym zakorzenionym w Swiecie, ktdrego istnienie i dziatanie nie sg re-
dukowalne ani do struktur spotecznych, ani do czysto indywidualnej woli (Scott, 2010,
s. 4). Rozpatrzmy najpierw ontologie bytu ludzkiego jako przestrzen, w ktérej autorytet
moze powstawac, oddziatywaé i podlegac refleksyjnej rekonstrukcji. Bhaskar proponu-
je tréjpoziomowa ontologie ,ja”:

* ego, rozumiane jako poczucie siebie jako bytu odrebnego od wszystkiego innego,

ktére wedtug autora ma charakter iluzoryczny;

* ucielesnione ja [the embodied personality lub embodied self (person)], rzeczy-

wiste, ale ograniczone i zmienne; oraz

* transcendentalnie prawdziwe ja (the transcendental self), okreslane row-

niez jako ,stan podstawowy” (the ground state) lub ,wyzsze”/ lepsze” ja (the higher/

better self (Bhaskar, 2020, s. 6).
Odwotanie sie do tréjwarstwowej struktury bytu ludzkiego pozwala uchwycic¢ gtebszy
sens relacyjnej natury podmiotowosci. Istota ludzka rozwija sie w toku swojego zycia
poprzez stopniowe przekraczanie ograniczen ego i ucielesnionego ja, dgzac ku petniej-
szej, relacyjnej formie istnienia, w ktérej autonomie rozumie sie nie jako odseparowanie,
lecz jako Swiadome wspotuczestnictwo w Swiecie spotecznym. W praktyce edukacyjnej
oznacza to potrzebe tworzenia srodowisk, ktére pozwalajg na rozwoj podmiotowosci
i wlasciwe ulokowanie w nim sit sprawczych autorytetu. Autorytet oparty wytgcznie na
,€90” ma charakter powierzchowny i nietrwaty, bowiem opiera sie na dominacji, statusie
czy prestizu. Na poziomie ucielesnionego ja autorytet nabiera wymiaru spotecznego,
jest stanowiony poprzez praktyki, uznanie innych oséb czy instytucji. Jest rzeczywisty,
ale podatny na zmiany, negocjacje i historyczne uwarunkowania. Autorytet, ktéry ma
charakter autentyczny i emancypacyjny, moze wytoni¢ sie na poziomie transcendental-
nego ja. Autorytet bedzie przyjmowat forme relacyjng z innymi, relacji, ktéra umozliwia
poznanie i samodoskonalenie na podstawie, a nie pod wptywem dominaciji.

Cztowiek pojawia sie w Swiecie, a spoteczny i kulturowy kontekst jego istnienia wy-
przedza mozliwosci jego sprawczosci. W Swietle koncepcji Bhaskara emergentny me-
chanizm przyczynowy autorytetu mozna oméwi¢ w obrebie czterech ptaszczyzn bytu
spotecznego (four-planar social being):

a) materialnych interakcji z naturg;
b) interakcji spotecznych pomiedzy ludzmi;

92 Horyzonty Wychowania/Horizons of Education, 2025, Vol. 24, No. 72, 89-98



O Sciezce ku prawdziwej autonomii podmiotu w krytyczno-realistycznym nurcie

c) struktur spotecznych sui generis;

d) stratyfikacji ucielesnionej osobowosci (Bhaskar, 2020, s. 4).

Wprowadzenie odwotania do czterech ptaszczyzn bytu spotecznego jest bardzo
trafne, poniewaz pozwala osadzic¢ pojecie autorytetu w realistycznej, wielowarstwowej
ontologii krytycznego realizmu. Kazda z tych ptaszczyzn wytwarza wtasne moce spraw-
cze (causal powers), ktére wspotdziatajgc, generujg nowe, emergentne zjawiska. Przez
emergencje rozumiemy zjawisko pojawiania sie nowych, nieredukowalnych wtasciwosci
lub mocy przyczynowych, ktére wytaniajg sie na wyzszych poziomach rzeczywistosci,
cho¢ sg zakorzenione w poziomach nizszych (Wheelahan, 2010, s. 55). Kazda z wy-
mienionych ptaszczyzn wnosi wlasne moce sprawcze, a ich wzajemne oddziatywanie
generuje nowa jakosc relacyjng autorytetu jako dynamicznego, kontekstowego mechani-
zmu umozliwiajgcego rozwdj podmiotowosci. Tym samym autorytet nie jest prostg sumg
wptywow z poszczegdlnych poziomow, lecz emergentnym zjawiskiem zakorzenionym
w ontologicznej gtebi ludzkiego istnienia.

W tym konteks$cie autorytet nie jest wtasnoscig jednostki ani instytucji, lecz wyta-
nia sie z przeciecia czterech porzadkéw rzeczywistosci. Autorytet pozostaje emergent-
nym mechanizmem przyczynowym tkwigcym w relacjach miedzyludzkich. Ujawnia sie
w okreslonych kontekstach, przeksztatca wraz ze zmiang warunkéw, a czasami znika
lub moze stac sie nieobecny.

Na poziomie materialnym autorytet jako emergentny mechanizm relacyjny uczy
dziatania w $wiecie. Przyktadami moga by¢ mistrz rzemiosta, nauczyciel praktycznych
umiejetnosci czy dowddca. Podmiot sprawczy podlegajacy wptywom edukacyjnym wypo-
saza sie w moc sprawczg przeksztatcania otoczenia. Na ptaszczyznie interakcji spotecz-
nych pomiedzy ludzmi emergentny mechanizm relacyjny autorytetu uczy wspdfistnienia
z innymi. Na pfaszczyznie struktur spotecznych sui generis moce sprawcze autorytetu
jako emergentnego mechanizmu relacyjnego nadajg sens i porzadek. Na przyktad szkotfa
organizuje przestrzeh do wspdtistnienia, tworzy ramy tadu spoftecznego, niemniej w jej
strukturach dopuszcza sie kwestionowanie czy reinterpretowanie tych uwarunkowan
przez podmioty refleksyjne. Ostatnia ptaszczyzna stratyfikacji uciele$nionej osobowosci
to wymiar wewnetrzny, refleksyjny i moralny, w ktérym autorytet dziata jako mechanizm
samoksztattowania. Podmiot uzyskuje moce ujawniajgce zdolnos¢ do refleksji, samo-
kontroli czy transcendencji. Wczesniejsze sity sprawcze autorytetu jako emergentne-
go mechanizmu stajg sie wewnetrznym przewodnikiem i strukturg sensu dla podmiotu.
Wiasnie te moce sprawcze prowadzg ku refleksyjnej autonomii podmiotu. Tym samym
autorytet mozna rozumiec¢ jako relacyjny efekt ztozonych interakcji miedzy poziomami
istnienia bytu, a nie jako zewnetrzny atrybut.

Kazdy z nas jest inny i nie ma jednej gotowej recepty na to, jak sta¢ sie w petni soba,
czyli przejs¢ od ,matego ja” (petnego ego i poczucia oddzielnosci) do ,wielkiego Ja”
(Singhiin., 2020, s. 116), w ktdrym odrzucamy wszystko, co nam narzucone i co nie jest
naprawde nasze. W prawdziwym Ja nie ma miejsca na to, co sprzeczne z naszg istots;
zaden autorytet religijny, polityczny czy zewnetrzny nie powinien decydowaé o naszym
zyciu. Autonomia polega na samodzielnym wyborze drogi w zgodzie z wewnetrznym

Horyzonty Wychowania/Horizons of Education, 2025, Vol. 24, No. 72, 89-98 93



%‘7%&‘] /;W‘OMMM&_ Matgorzata Stochmal
| / 1

uznaniem prawd o Swiecie. Z punktu widzenia kontekstu edukacyjnego oznacza to, ze
autorytet nie jest dany raz na zawsze, lecz stale wyfania sie w interakcji z innymi. Ujaw-
nia sie tam, gdzie czlowiek uczy sie przekracza¢ wtasne ograniczenia i wspotdziatac
z innymi w $wiecie, ktory go zawsze wyprzedza.

Bhaskar podkresla, ze istotg osoby jest zdolnos¢ dziatania w zgodzie z tym, co au-
tentycznie warto$ciowe, a wiec wynikajgce nie z presji spotecznej, lecz z ontologicz-
nie ugruntowanego przekonania o dobru. ,Prawdziwe ja” (the transcendental self) nie
jest konstruktem tozsamosciowym, lecz emanacja rzeczywistosci osoby, zakorzenionej
w ground state of being, w byciu, ktére jest pierwotnie relacyjne, wspotzalezne i twor-
cze. Obecnos¢ tego wymiaru zaktada mozliwos¢ transformaciji siebie i struktur poprzez
sprawcze akty.

Wyobrazmy sobie nowo narodzone dziecko, byt, ktéry w swojej pierwotnej formie
ucielesnia modalnos¢ mozliwosci (possibility). Posiada ono ontologiczng potencjalnosé
stania sie w petni rozwinietym cztowiekiem: refleksyjnym, zdolnym do dziatania i wspot-
uczestnictwa w rzeczywistosci spotecznej. Ta potencjalnosé ma charakter transcenden-
talny, bowiem wynika z natury gatunkowej cztowieka i jego wrodzonych zdolnosci biolo-
gicznych, emocjonalnych i poznawczych.

Dziecko ma réwniez tendencje (tendency) do rozwoju: do uczenia sie jezyka, budo-
wania wigzi, nabywania kompetencji moralnych i poznawczych. Wraz z nimi rozwijajg
sie jego moc sprawcza (causal powers), zdolno$¢ do inicjowania zmian w sobie i oto-
czeniu. Poczatkowo uspione, ujawniajg sie, w miare jak jednostka wchodzi w relacje
spofeczne i doswiadcza Swiata. To, co dostrzega otoczenie, stanowi tylko cze$ciowg
realizacje gtebszej ontologicznej mocy, ktéra przekracza dane do$wiadczenie i ujawnia
sie w nowych kontekstach zycia. W tym sensie transcendentalne ja pozostaje zrodtem
przekraczania wtasnych ograniczen i wspoéttworzenia $wiata spotecznego.

Od autorytetu zewnetrznego ku wewnetrznym zrédtom autorytetu

W tym miejscu wracamy do rozumienia autorytetu jako emergentnego mechanizmu re-
lacyjnego, ktérego zrddto nie lezy w zewnetrznym przymusie, lecz w ontologicznej gtebi
osoby. W ramach realizmu krytycznego pytanie o autorytet nie dotyczy jego zniesienia,
lecz pogtebienia jego rozumienia. Bhaskar nie uzywa pojecia autorytetu w sensie kla-
sycznym. Rozwija natomiast ontologie bytu ludzkiego, ukazujgc potencjat cztowieka do
przemiany zgodnej z jego prawdziwg naturg. Jego koncepcja, cho¢ zakorzeniona w filo-
zofii nauk spotecznych, oferuje gtebokie wyjasnienie prawd o Swiecie (Potter, 2000, s. vi),
przesuwajac refleksje z zewnetrznych struktur ku wewnetrznej sprawczosci i moralnego
zakorzenienia jednostki.

Przytoczony na wstepie cytat stbw Roya Bhaskara wyraza glebie podejscia do kon-
stytucji bytu ludzkiego w jej metarealistycznym wymiarze. Autor zaczyna swoje rozwaza-
nia od stéw: ,w prawdziwym tobie”... To ,prawdziwe ja” odnosi si¢ do ontologicznej gtebi
bytu ludzkiego, czyli do najbardziej fundamentalnego, nieredukowalnego wymiaru osoby

94 Horyzonty Wychowania/Horizons of Education, 2025, Vol. 24, No. 72, 89-98



O Sciezce ku prawdziwej autonomii podmiotu w krytyczno-realistycznym nurcie

ludzkiej, ktéry istnieje niezaleznie od spotecznych konstrukgiji, rél czy rodzajowych tozsa-
mosci. Nie chodzi tu o ,ja” zdefiniowane przez spoteczne oczekiwania, lecz o ,rdzenng,
uniwersalng nature ludzkg” (Parker, 2007, s. 445), przekraczajgcg narzucone konstrukcje
i zaleznosci. Bhaskar przypisuje ,prawdziwemu ja” rézne wymiary wolnosci:

(1) wolnosc od, jako wolno$¢ negatywna, rozumiana jako brak zewnetrznych ograniczen
i barier; (2) wolnos¢ do, jako wolno$¢ pozytywna, oznaczajgca witalnosé, zdrowie oraz
zdolnosci umystowe i cielesne niezbedne do dziatania; (3) wolno$¢ w catym bycie poprzez
refleksyjng integralnos¢ i spéjnos¢ Ja, ktore redukujg wewnetrzne konflikty i tym samym
wzmacniajg przeptywy dziatan o charakterze transformacyjnym; oraz (4) wolnos$¢ jako
transcendentalna identyfikacja z wtasnym stanem podstawowym, prowadzgca do urze-
czywistnienia niedualnego Ja (Schwartz, 2015, s. 384, za: Bhaskar, 1993, s. 282—-283).

Bhaskarowska koncepcja wolnoéci osadzona jest w pierwszoosobowej perspektywie
ucielesnionej osoby. Wspomniane wolnosci zapewniajg podmiotowi sposobnosé¢ do
dziatania sprawczego i etycznego zarazem, poczynajgc od emancypacji od zewnetrz-
nych ograniczen, przez budowanie pozytywnych zasobdw dziatania, wewnetrzng inte-
gralnosé, az po najgtebsze, ontologiczne utozsamienie sie z niedualng rzeczywistoscia.
Tak uformowane ,transcendentalne Ja” wchodzi w relacje z innymi Ja, np. nauczycie-
lem. Konstytucja porzadku spotecznego fgczy niezliczone rzesze ,transcendentalnych
Ja” w tancuchy, zbiory czy sieci potgczone wymiarem moralnym. Przy czym nalezy za-
znaczy¢, ze wymiar transcendentalny stanowi ontologiczng podstawe wymiaru moral-
nego. Moralny wymiar pojawia sie dopiero wtedy, gdy cztowiek refleksyjnie i praktycznie
realizuje potencjaty swojego transcendentalnego Ja.

Bhaskar dowodzi, ze cztowiek osiggajgc gtebie swojego jestestwa (the real you), nie
moze by¢ finalnie podporzgdkowany zadnemu zewnetrznemu autorytetowi, niezaleznie
od jego zrodet: ,Mysle, ze chcemy pozby¢ sie wszelkiego autorytetu, wszelkich Zzrédet au-
torytetu innych niz my sami, czy to religijnych, politycznych, czy ekonomicznych” (Singh
iin., 2020, s. 96). Przy czym prawdziwg wolnos$¢ i samorealizacje autor utozsamia z ufa-
niem wtasnemu ,stanowi podstawowemu”, najbardziej autentycznemu aspektowi siebie
(Singhiin., 2020, s. 116). Sprzeciwia sie on wszelkiemu autorytetowi narzucanemu z ze-
wnatrz, poniewaz prowadzi¢ moze do zaleznosci. Autorytet zewnetrzny mozna uznac za
etap przejsciowy w procesie ksztattowania podmiotowosci, ktéry petni funkcje orientuja-
cg i inicjujgca, zanim jednostka rozwinie zdolno$¢ samodzielnego osgdu. W tym sensie
stanowi on warunek wstepny dla rozwoju refleksyjnosci i moralnej autonomii, jednak jego
trwate utrzymanie hamuje proces transcendenciji ku autentycznemu ,ja”.

Sprzeciw wobec zewnetrznego autorytetu to przeniesienie jego wagi do postaci
emergentnego mechanizmu przyczynowego. Autorytet nie znika, lecz zmienia swdj
charakter. Z narzucanej z zewnatrz instancji staje sie emergentnym mechanizmem
przyczynowym, ktory wytania sie z przeciecia czterech omowionych porzgdkéw rzeczy-
wisto$ci: materialnego, spotecznego, strukturalnego i osobowego. Dziata tam, gdzie prak-
tyka, relacja, norma i refleksyjno$¢ spotykaja sie w procesie uczenia sie i wzajemnego
uznania. Taki autorytet nie ogranicza, lecz umozliwia, wspiera rozwéj samodzielno$ci,

Horyzonty Wychowania/Horizons of Education, 2025, Vol. 24, No. 72, 89-98 95



%‘7%&‘/ ﬁ;«‘w«&, Matgorzata Stochmal
1 / {

odpowiedzialno$ci i zdolno$ci do moralnego dziatania. W tym sensie autorytet jest nie
tyle zewnetrzng formg wtadzy, ile relacyjng przestrzenig wzrastania podmiotu.

Bhaskar podkresla: ,Jestes wyjatkowg, konkretnie jednostkowg osobg” oraz ,Nie
ma zadnego autorytetu poza tobg samym. To jest prawdziwa autonomia” (Singh i in.,
2020, s. 12). Bhaskar akcentuje, ze autentyczna prawda wymaga indywidualnego od-
krycia. W toku ksztatcenia nauczyciele mogg wskazywac droge i odstania¢ przed ucz-
niami rézne aspekty rzeczywistosci, lecz dopiero moment refleksyjnego zrozumienia, to
wewnetrzne ,rozumiem to!” staje sie prawdziwym aktem poznania. W nim wiedza prze-
staje by¢ czym$ zewnetrznym, a staje sie czescig osobistego doswiadczenia i zrodtem
sprawczosci uczgcego sie podmiotu.

Bhaskar zauwaza réwniez, ze zycie wolne od zbednych obcigzeh pozwala lepiej
radzi¢ sobie ze ztozono$cig Swiata. Obcigzeniem takim moga by¢ konkurencyjne auto-
rytety, ktére wprowadzajg chaos:

Rozwazmy nastepujgcg mysl: gdyby umyst byt catkowicie wypetniony, nie bytoby mozli-
we przyswajanie nowej wiedzy. To wlasnie wewnetrzna ,pustka” — stan umystu wolny od
uprzedzen, sgdow, opinii i drobnych fiksacji — umozliwia otwarcie na nowe doswiadcze-
nia oraz uczenie si¢ w sposob dialektyczny, elastyczny i dostosowany do zmieniajgcych
sie sytuacji. Kluczowym warunkiem takiego procesu poznawczego jest réwniez brak we-
wnetrznej przestrzeni dla pojecia zewnetrznego autorytetu czy idei Boga oddzielonego od
podmiotu; jedynie wéwczas mozliwe jest osiggnigcie wewnegtrznej samowystarczalnosci.
Jesli w strukturze podmiotowej obecny jest pierwiastek heteronomiczny — jak ideologia
lub koncepcja Boga jako bytu zewnetrznego — podmiot nie moze w petni urzeczywistni¢
swej boskosci, autentycznosci ani wolnosci. W tym sensie ,nieposiadanie niczego” oraz
Lniewiedzenie niczego” (jako uwolnienie umystu od zbednych tresci) stanowi wyraz opa-
nowania sztuki prostoty i otwiera droge do gtebszego poznania (Singh i in., 2020, s. 130).

W cztowieku wspotistniejg zarowno wptywy zewnetrzne, jak i wewnetrzna gtebia trans-
cendentalnego Ja. Zewnetrzne przekonania i wzorce, nawet jesli poczatkowo narzuco-
ne, z czasem ulegajg internalizacji. Stajg sie czescig naszego wewnetrznego swiata,
wptywajgc na sposéb odczuwania, myslenia i dziatania. Wchodzg one w skfad nasze-
go sposobu patrzenia na swiat, wspottworzagc wewnetrzny krajobraz wartosci i zna-
czen. W refleksyjnym procesie uczenia sig cztowiek moze jednak rozpoznac ich zrédto
i nada¢ im nowe znaczenie, przeksztatcajgc to, co zewnetrzne, w Swiadomie wybrane
elementy wtasnej tozsamosci.

Konkluzje

W Swietle krytycznego realizmu Roya Bhaskara autorytet nalezy rozumie¢ jako emer-
gentny mechanizm relacyjny, ktérego dziatanie urzeczywistnia sie w przestrzeni spotka-
nia i wspotobecnosci podmiotéw. Autorytet ten jest procesem, nie stanem. Wytania sie
w wyniku wspotdziatania czterech porzadkdw rzeczywistosci: materialnego, spotecznego,

96 Horyzonty Wychowania/Horizons of Education, 2025, Vol. 24, No. 72, 89-98



O Sciezce ku prawdziwej autonomii podmiotu w krytyczno-realistycznym nurcie

strukturalnego i osobowego. Kazdy z nich wnosi wtasne moce sprawcze, ktére w inter-
akgji tworzg nowe jakosci umozliwiajgce rozwdéj podmiotowosci. W tym sensie autorytet
nie jest ,dany” ani przyznany z zewnatrz. Zewnetrzny autorytet moze stanowi¢ koniecz-
ny etap w procesie wychowania jako moment orientujgcy i inicjujgcy rozwodj samodziel-
nego osadu. Proces ten odpowiada realistycznej dialektyce wolnosci: od ,wolnosci od”
zewnetrznych ograniczen, poprzez ,wolno$¢ do” dziatania, az po ,wolno$¢ poprzez”
jednosc¢ z wtasnym stanem podstawowym.

Autorytet jako mechanizm generatywny nie zniewala, lecz umozliwia. W kontek-
Scie edukacyjnym przybiera on postac relacyjnej przestrzeni wspotodpowiedzialnosci,
w ktorej nauczyciel i uczen wspétuczestniczg w procesie poznania. Nauczyciel przestaje
by¢ depozytariuszem wiedzy i staje sie katalizatorem refleksyjnego uczenia sie, wspie-
rajgc ucznia w przekraczaniu wiasnych ograniczen. W takim ujeciu proces nauczania
nie polega na przekazywaniu informacji, podawaniu teorii, lecz na uruchamianiu epi-
stemicznej sprawczos$ci, a wiec zdolnosci rozumienia, oceniania i dziatania w zgodzie
z wkasnym, moralnie zakorzenionym ,ja”. W konsekwencji autorytet nie zanika w trajek-
torii biograficznej w Swiecie emancypaciji, lecz emerguje na nowym poziomie rzeczywi-
stosci, wytaniajgc nowe jej jakosci w relacjach miedzy refleksyjnymi podmiotami.

Emancypacyjne projekty edukacyjnie w nurcie krytycznego realizmu postulujg zaste-
powanie struktur depotencjalizujgcych (ostabiajgcych, opresyjnych) strukturami potencja-
lizujgcymi (wzmacniajacymi — Bhaskar, 1986, s. 171). Emancypacja, rozumiana w duchu
Bhaskara, polega nie na ucieczce od struktur, ale na ich przeksztatceniu w sposaéb, ktéry
umozliwia podmiotom wiekszg sprawczosé. W tym konteks$cie edukacja moze byé rozumia-
na jako praktyka emancypacyjna, ktéra ,faczy poznanie, dziatanie i etyke” (Buch-Hansen
i Nielsen 2020, s. 77-78). Oznacza to, ze relacja autorytetu nabiera charakteru in-gear
freedom — wolnosci ,wtgczonej” w bieg swiata, a wiec zakorzenionej w strukturach, ktére
umozliwiajg dziatanie, a nie je znosza. W tym sensie autorytet relacyjny nie dominuje, lecz
potencjalizuje innych, przyczyniajgc sie do ich samorozwoju i poznawczej autonomii.

W krytycznym realizmie nie chodzi wiec o zniesienie autorytetu, lecz o jego przeksztat-
cenie w relacje wspotsprawczg (co-agency), w ktérej nauczyciel i uczeh wspotuczestni-
czg w procesie poznawania i samotranscendencji. W praktyce edukacyjnej oznacza to
tworzenie relacji, w ktérych nauczyciel jako autorytet nie narzuca znaczen, lecz inicjuje
refleksje, pomagajac uczniowi rozpoznaé wtasne zdolnosci do dziatania i rozumienia
Swiata. Autorytet staje sie zatem mechanizmem relacyjnym emancypaciji, wspéttworzac
przestrzen wspotodpowiedzialnosci i wzajemnego uznania.

BIBLIOGRAFIA

Archer, M.S. (2015). Morfogeneza — ramy wyjasniajgce realizmu. Uniwersyteckie Czasopismo
Socjologiczne, 10, 16—46.

Bagley, C., Sawyerr, A. i Abubaker, M. (2016) Dialectic critical realism: Grounded values and refle-
xivity in social science research. Advances in Applied Sociology, 6(12), 400-419. https://doi.
org/10.4236/aasoci.2016.612030

Horyzonty Wychowania/Horizons of Education, 2025, Vol. 24, No. 72, 89-98 97


http://dx.doi.org/10.4236/aasoci.2016.612030

%“7%&4&] /;W‘ﬁﬁ/ﬂva_ Matgorzata Stochmal
| / 1

Bhaskar, R. (1986). Scientific realism and human emancipation. Routledge.

Bhaskar, R. (1993). Dialectic: The pulse of freedom. Verso.

Bhaskar, R. (2012). The philosophy of metaReality: Creativity, love and freedom. Routledge.

Bhaskar, R. (2020). Critical realism and the ontology of persons. Journal of Critical Realism, 19(2),
113-120. https://doi.org/10.1080/14767430.2020.1734736

Buch-Hansen, H. i Nielsen, P. (2020). Critical realism: Basics and beyond. Red Globe Press.

Furedi, F. (2013). Authority: A sociological history. Cambridge University Press. https://www.camb-
ridge.org/core/books/authority/9A659EBFODBD23E92999858514D659E4

Gorski, P.S. (2013). What is critical realism? And why should you care? Contemporary Sociology.
A Journal of Reviews, 42(5), 658—670. https://doi.org/10.1177/0094306113499533

Harrell, A.i Thye, S.R. (2018). Power and authority. Wiley. https://doi.org/10.1002/9781394260331.ch63

Marianski, J. (2015). Autorytet moralny. W: J. Marianski (red.), Leksykon socjologii moralnosci.
Podstawy, teorie, badania, perspektywy (s. 36—39). Zaklad Wydawniczy ,Nomos”.

Parker, J. (2007). Subjectivity. W: M. Hartwig (red.), Dictionary of critical realism (s. 445—-457).
Routledge.

Potter, G. (2000). The philosophy of social science: New perspectives. Routledge.

Schwartz, M. (2015). MetaReality and the dynamic calling of the good. Journal of Critical Rea-
lism, 14(4), 381-396. https://doi.org/10.1179/1476743015Z.00000000076

Scott, D. (2010). Education, epistemology and critical realism. Routledge.

Singh, S., Bhaskar, R. i Hartwig, M. (2020). Reality and its depths: A conversation between Savita
Singh and Roy Bhaskar. Springer.

Stochmal, M. (2023). Krytyczny realizm Roya Bhaskara — basic critical realism. Uniwersyteckie
Czasopismo Socjologiczne, 31(1), 9-18. https://doi.org/10.21697/ucs.2023.31.1.02

Wheelahan, L. (2010). Why knowledge matters in curriculum: A social realist argument. Routledge.

Wielecki, K. (2024). Kultura versus kultura masowa. Podmiotowo$¢ i quasi-kultura w nibyspote-
czenstwie. Narodowe Centrum Kultury.

Wielecki, K. i Smoluk-Stachowska, J. (2024). Wywiad z profesor Margaret Scotford Archer o jej zyciu,
pracy i wizji realizmu krytycznego (P. Wielecki, ttum.). Polish Journal of Critical Realism, 1, 11—16.

Copyright and License

This article is published under the terms of the Creative Commons
@ ®® Attribution — NoDerivs (CC BY- ND 4.0) License
BY ND http://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Source of funding
Lack of funding sources.

Disclosure statement
No potential conflict of interest was reported by the author(s).

Horyzonty Wychowania/Horizons of Education, 2025, Vol. 24, No. 72, 89-98


https://doi.org/10.1080/14767430.2020.1734736
https://www.cambridge.org/core/books/authority/9A659EBF0DBD23E92999858514D659E4
https://www.cambridge.org/core/books/authority/9A659EBF0DBD23E92999858514D659E4
https://doi.org/10.1177/0094306113499533
https://doi.org/10.1179/1476743015Z.00000000076
https://doi.org/10.21697/ucs.2023.31.1.02

